

Data Pagina 07-03-2018 10/11

Foglio

1/2

## CORRADO OCONE

I Novecento è stato, da una parte, il secolo della politica, o meglio della politicizzazione integrale della vita degli uomini, delle enormi masse che hanno fatto il loro ingresso sulla scena della storia, dall'altra, il secolo degli intellettuali, in quanto gli uomini di pensiero hanno avuto voce dominante nel dibattito pubblico e hanno fornito il loro avallo alle

**DUBBIO** 

idee politiche che hanno domi-

La politica è stata concepita come realizzazione di un'idea ("ideocrazia"); e le idee sono state considerate vere solo in quanto passibili di realizzazione pratica. Con il corollario che la stessa cultura, da attività disinteressata, si è politicizzata, cioè ha perso la sua autonomia ed è diventata di parte, partigiana. Arrivato nel 1963 a Parigi in fuga dal suo Paese, la Bulgaria, Tzve-tan Todorov, che aveva avuto modo di patire in prima persona le sofferenze portate da un regime illiberale, osservava sconso-lato l'intellettualità parigina che frequentava, e che tutta o quasi si muoveva nell'orbita del sovietismo o del maoismo: «Mentre da secoli i Paesi occidentali hanno imboccato la via della demo-crazia, gli intellettuali, che in teoria rappresentano la parte più illuminata della popolazione, hanno invece optato per regimi violenti e tirannici. Se il voto fosse riservato in quei Paesi ai soli intellettuali, oggi vivremmo

sotto regimi tiramici». Perché gli intellettuali hanno ab-dicato al loro compito? Perché con le loro idee hanno fatto da supporto ai movimenti totalitari o semplicemente illiberali (in primis il comunismo, il fascismo e il nazionalsocialismo) che si sono proposti di sradicare in mo-do violento e "rivoluzionario" le libertà individuali consideran-dole espressione di un mondo che andava abbattuto per poterne costruire poi uno nuovo par-tendo da zero? Perché questa or-gia nichilistica? Sono queste le domande che fanno da sfondo all'ultimo libro di Luciano Pellicani, che si presenta al lettore (ma solo indirettamente è) come

(ma solo indirettamente e) come una sorta di apologetica dei "chierici" (pochi in verità) che non "tradirono" (per dirla con il titolo di un famoso libro di Jules Benda del 1929): I difensori della libertà (Rubbettino, pagine 133, euro 13), Sono otto medaglioni, dedicati rispettivamente a Benedetto Croce, Guglielmo Ferrero, José Ortega y Gasset, Simone Weil, Raymond Aron, Friedrich von Hayek, Norberto Bobbio e Giovanni Sartori, In essi pon troviame la train motivi che portravon di pun. non troviamo tanto i motivi che portarono gli autori selezionati a contraddire, ovviamente in un senso e in contesti molto diversi fra loro, lo spirito

del loro tempo in nome dei valori di libertà. Quegli autori sono piuttosto il pretesto per Pelli-cani di delineare la sua teoria della libertà, o me-glio i connotati del suo socialismo liberale. Per prima cosa, va considerato che per Pellicani la libertà economica è condizione necessaria, seppur non sufficiente, per ogni altro tipo di libertà. Croce diventa in quest'ottica, dopo un generico apprezzamento della sua attività di "opposizione morale" al fascismo, il bersaglio di una requisitoria contro la sua idea della possibilità di separare, almeno

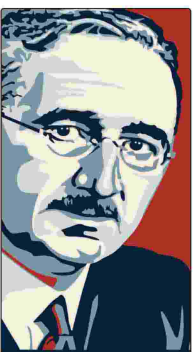


## L'irresistibile fascino degli intellettuali per le dittature...

NE "I DIFENSORI DELLE LIBERTÀ" LUCIANO PELLICANI CI OFFRE PELLICANI CI OFFRE
OTTO RITRATTI
DI FILOSOFI E STUDIOSI
CHE LOTTARONO
CONTRO QUESTA
DERIVA, DA BENDETTO
CROCE A FRIEDRICH
VON HAYEK
E SIMONE WEEL E SIMONE WEIL

teoricamente, il liberalismo economico o liberismo

da quello elico-politico. È una questione che ha tenuto impegnate varie ge-nerazioni di liberali italiani, ma che certo, per quel che concerne Croce, non può risolversi con una estrapolazione fuori contesto di citazioni. Ciò che va considerata è, da una parte, la dimensione filo-sofica in cui il filosofo napoletano pone la questio-ne, dall'altro il leit motiv, filosofico appunto, di tutto il suo pensiero e della teoria della libertà ad esso sottesa: la lotta ad ogni forma di determini-



smo, e in particolare a quello economicistico che smo, e in particolare a quello economicisuco cine egli ritrovava, a torto o a ragione, tanto nei marxisti quanto nei liberisti puri. Ma tale, liberista puro, Pellicani certo non è, mantenendosi la sua posizione in una dimensione che potremmo dire milliana. Come John Stuart Mill, egli crede infatti che il mercato sía il migliore produttore di ricchezze mai comparso al mondo ma anche un meccanismo che crea diseguaglianze che poi tocca allo Stato correggere o limitare. D'altra parte, egli è convinto, correggere o limitare. D'altra parte, egli e convinto, con Hayek, che il libero mercato sia anche qualcosa di più: un sistema per raccogliere informazioni e conoscenze diffuse in modo molecolare nel
corpo sociale, che nessun pianificatore centrale
potrebbe mai possedere per intero, e un democralico luogo di sperimentazione e selezione delle risposte migliori che l'uomo prova a dare ai problemi che affronta quotidianamente. Questo carattere di sperimentazione avvicina il mercato alla pratica riformistica, che il socialismo non marxista oppone a quella rivoluzionaria. Le pagine su Simone Weil servono a Pellicani per contestare alla radice Weil servono a Pellicani per contestare alla radice l'idea di "rivoluzione" fatta propria dai totalitarismi novecenteschi, la quale si presenta come una 
sorta di gnosticismo redivivo, da una parte, e come 
una continuazione dell'ideale giacobino che era 
emerso nella Francia rivoluzionaria, dall'altra. 
Questo ideale fece parlare Ferrero della compresenza, in quell'epocale evento storico, di due diversi tipi di rivoluzione che andrebbero nettamente distinta Feiste, infatti, una rivoluzione che mate distinte. Esiste, infatti, una rivoluzione che ma tura a poco a poco negli spiriti, e porta gli uomini a conquistare una nuova sensibilità e una nuova consapevolezza sui fatti del mondo, che prima o poi si rifletterà anche nelle istituzioni e che segna l'umano Progresso (un ideale a cui Pellicani non

Ma esiste anche una rivoluzione non costruttiva ma distruttrice, che vuole azzerare le strutture del vecchio mondo per realizzare *ex novo* un progetto ritenuto razionale

o semplicemente lasciare libero spazio alla sua emersione. Questo secondo tipo di rivo-luzione, quando si realiz-

za, è costretto a rompere la vec-chia legittimità e, non potendone creare ex abrupto una nuova, a far vivere nella diffidenza e paura





2/2

Pagina Foglio







DUBBIO

JEAN PAUL E SIMONE DE BEAUVOIR DE BEAUVOIR
PER LE
STRADE
DI PARIGI
MENTRE
DISTRIBUISCONO
IL GIORNALE
MAOISTA
"ILA CALISE "LA CAUSE DU PEUPLE"

me un campione della stessa nella vita pratica. Senza contare che la sua filosofia della libertà viesenza contare le la sua mosolia della fineta e la reconsiderata una rassicurazione esistenziale di fronte alla perdita delle certezze metafisiche. Una sorta di "religione secolare" al pari di quelle che stigmatizzava Aron, come è scritto nel bel capitolo a lui dedicato.

Come non rendersi conto che il filosofo napoletacome non renders como che il mosco hapotena no parla di Dio, o dello Spirito, in senso solo metaforico, e spesso per intendere la trascendenza che gli eventi storici, pur generati dall'uomo, hano rispetto alle sue azioni particolari e alle sue intenzioni (nulla più che l'"ordine spontaneo" hayekiano)? La stessa dialettica, che Pellicani giudica una sorta di mistica, non è poi altro che la consa-pevolezza della storicità e imprevedibilità degli eventi storici, non riducibili a schematismi intel-lettuali. Molto interessante, e direi di straordinaria attualità, è la critica che Ortega rivolge alla tipolo-gia dell'uomo-massa emersa nel Novecento, e a gia den dome-massa emersa dei Novecendo, e a cui i totalitarismi hanno saputo rivolgersi con par-ticolare efficacia. «Un tempo esistevano questioni che l'uomo medio – scrive Pellicani - riconosceva di non poter intendere, e perciò si affidava al gusto e alla competenza di chi ne sapeva di più. Nel XX secolo, invece, l'uomo medio pretendeva avere le idan niò tessitive su tutto quanto avveniva pel idee più tassative su tutto quanto avveniva nel mondo: non c'era questione della vita pubblica su cui non interveniva, cieco e sordo com'era, per imporre i suoi gusti e le sue opinioni. Di qui il pervicace rifiuto della discussione. L'uomo massa sarebbe sentito perduto se avesse accettato il metodo del dialogo e, d'istinto, lo rifiutava, e con esso rifiutava lo spirito animatore della civiltà libera-

Con Bobbio assistiamo infine a una diesa dei "dicom bolino assistation me a ima casa det un ritti borghesi", che vanno visti come generali conquiste della democrazia moderna e della civillà umana, ma anche alla messa in evidenza delle problematicità che restano aperte. I "quattro nemici della democrazia" che egli individua sono, rispettivamente, «le grandi dimensioni, la burocratizza-zione crescente, la tecnicità sempre maggiore delle

zione crescente, la tecnicità sempre maggiore delle decisioni da prendere, la tendenza alla massificazione della società civile». Evidentemente, i pericoli individuati quarant'anni fa dallo studioso torinese sono solo in parte quelli dell'oggi. E altri, nel frattempo, se ne sono aggiunti. Su di essi tutti toccherà, comunque, concentrarci. Resta sempre valida però la conclusione di Bobbio sulla inesauribilità del compito che abbiamo di difendere le conquiste di libertà. Una conclusione, commenta Pellicani, "che richiama alla memoria la bella metafora di Francesco Saverio Nitti: la democrazia (reale) è simile alla tela di Penelope. Sempre incompiuta e sempre bisognosa nelope. Sempre incompiuta e sempre bisognosa di essere rifatta"

Ritaglio stampa ad uso esclusivo del destinatario, non riproducibile.